
26 Ks. Piotr Mrzygłód

Rok XXXV 2025 nr 2 (170) s. 26-49

Ks. Piotr Mrzygłód*

CZY (MŁODY) CZŁOWIEK DZISIAJ –  
OPRÓCZ CIAŁA – MA JESZCZE DUSZĘ?  

DUCHOWOŚĆ I CIELESNOŚĆ BYTU LUDZKIEGO 
W ROZUMIENIU METAFIZYKI CHRZEŚCIJAŃSKIEJ

DOES A (YOUNG) PERSON TODAY –  
BESIDES THE BODY – STILL HAVE A SOUL?  

THE SPIRITUALITY AND CORPOREALITY OF HUMAN EXISTENCE 
IN THE UNDERSTANDING OF CHRISTIAN METAPHYSICS

Abstract: The contemporary world presents young people with many challenges, including raising 
the question of the place and role of the immaterial element in their lives. This text is an attempt 
at a philosophical answer to the question of whether, in the age of the latest technologies, materia-
lism, and an almost obsessive “cult of the body” and corporeality, there is still room in contempo-
rary human being for rational reflection on the human soul and on spirituality itself. The author 
points out from the outset that philosophy constitutes a privileged, if not the most appropriate, 
space for discourse on the issue of human spirituality and the significance of that which is imma-
terial in man, and which also has its source in a unique religious, especially mystical, experience. 
The article refers to historical – philosophical – conceptions of the human soul in the context of 
its close relations and connections with the body, invoking here the findings of classical Greek 
thought (mainly Plato and Aristotle) and also Christian philosophy and theology (Saint Thomas 
Aquinas and contemporary Thomists). The central axis of the conducted deliberations is the fun-
damental thesis that the soul, perceived as an immaterial element of human existence, and also 
the source of the immateriality of actions proper to man, only together with its assigned material,  

*  Ks. Piotr Mrzygłód – doktor nauk humanistycznych (filozofia teoretyczna), doktor habi-
litowany nauk teologicznych (filozofia chrześcijańska), profesor nadzwyczajny, kierownik Katedry 
Metafilozofii na Papieskim Wydziale Teologicznym we Wrocławiu, ORCID: 0000 0002-8655-4586; 
e-mail: piotr.mrzyglod@pwt.wroc.pl.

**  Niniejszy artykuł jest rozbudowaną i rozszerzoną, tzn. opatrzoną aparatem krytycznym 
wersją wykładu wygłoszonego podczas I Międzynarodowej i IV Ogólnopolskiej Konferencji Peda-
gogicznej: Pedagogika duszy i ciała. Co wiemy o pokoleniu cyfrowego świata?, zorganizowanej przez 
Instytut Filozofii Chrześcijańskiej i Nauk Społecznych Papieskiego Wydziału Teologicznego we 
Wrocławiu 1 kwietnia 2025 r.



27Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

organic body constitutes a psychophysical unity, and from a metaphysical perspective – a complete 
substance. Based on the consistent findings of philosophical realism, the author of the text argues 
for the inseparable connection of the soul and body, occurring both in the metaphysical and phe-
nomenological realms. He also emphasizes that the soul is “act” and simultaneously the “form” 
organizing organic matter, which aims to maximize the human potential to be a specific body and, 
together with that body, the recipient of eschatological destiny.

Keywords: human, youth, soul, body, substance, metaphysics of the human person, Christianity.

Współczesny świat, zdominowany przez technologię, materializm i zastraszająco 
szybkie tempo życia, stawia przed młodymi ludźmi wiele wyzwań. W obliczu tych 
zmian rodzi się jednak prowokacyjne pytanie: Czy człowiek współczesny (zwłasz-
cza człowiek młody – z pokolenia często opisywanego ironicznie jako „płatki 
śniegu”1) – oprócz fizycznego ciała – ma jeszcze duszę?2 A może inaczej: Czy jest 
w nim – i w jego „cyfrowym świecie” – jeszcze „miejsce” na duszę? Czy człowiek 
ów nad tym problemem w ogóle się zastanawia?3 Albowiem otaczające go post-
modernistyczne społeczeństwo coraz bardziej przypomina pustynię duchową, 
pozbawioną jakichkolwiek transcendentnych wartości i jakiegokolwiek sacrum4. 
Stąd kolejna aporia i kolejne pytanie – czy w transhumanistycznej erze „postczło-
wieka” – rozumianego przez tyle wieków jako dzoōn lógikon kaí politikón5 – w erze 
niemal wszechobecnej i coraz bardziej rozwijającej się sztucznej inteligencji (AI)6,  
w świecie, w którym liczy się dzisiaj przede wszystkim fizyczna doskonałość i wręcz  

1  Nazwa ta pochodzi z książki Chucka Palahniuka pt. «Fight Club». Podziemny krąg, tłum.  
L. Jęczmyk, Warszawa 2022, gdzie pada ironiczne stwierdzenie: „nie jesteś wyjątkowy. Nie jesteś 
pięknym i unikalnym płatkiem śniegu”. Warto dodać również, że wyrażenie snowflake generation 
(«pokolenie płatków śniegu») zostało uznane przez prestiżowe Collins Dictionary za jedno ze Słów 
Roku 2016. Odnosi się ono do przedstawicieli generacji urodzonej pod koniec lat 90. XX w. i opi-
sywanej jako życiowo niezaradna, niedopuszczająca jakiejkolwiek krytyki, wysoce nadwrażliwa,  
a jednocześnie przekonana o swojej absolutnej wyjątkowości.

2  Tytuł niniejszego studium inspirowany książką autorstwa Tadeusza Kuczyńskiego podejmu-
jącą zagadnienia antropologiczne – zwłaszcza problematykę duszy ludzkiej w ujęciu klasycznym. 
Zob. Tenże, Czy człowiek współczesny ma jeszcze duszę? Dyskusja z antropologią bez Boga, Radom 
2005. 

3  Pytając o to, czy młody człowiek ma dzisiaj jeszcze duszę, tak naprawdę pytamy o duszę 
każdego człowieka – o duszę człowieka wszystkich czasów. Stawiając powyższy problem, nie dopusz-
czamy też w żaden sposób absurdalnej myśli dotyczącej możliwości jakiejś „stopniowalności” istnie-
nia duszy ludzkiej (jakby to istnienie mogło ujawniać się np. od maksimum do jego wygaśnięcia). 
Istnienie duszy jest niestopniowalne. Innymi słowy, albo dusza jest, albo jej nie ma.

4  Por. U. Wolska, Pragnienie duchowości – czym jest życie duchowe człowieka?, „Paideia” 2023, 
nr 5, s. 46 i 61.

5  Arystoteles, Polityka, tłum. L. Piotrowski, Warszawa 2004, 1253 a 20; zob. w związku z tym 
M.A. Krąpiec, Ja – człowiek. Zarys antropologii filozoficznej, Lublin 1991, s. 58.

6  «Sztuczna inteligencja» (ang. Artificial Intelligence) to, najogólniej rzecz ujmując, dziedzi-
na informatyki zajmująca się tworzeniem systemów i programów zdolnych do wykonywania za-
dań, które normalnie wymagają inteligencji ludzkiej. Obejmuje to takie działania jak umiejętności  



28 Ks. Piotr Mrzygłód

„religijny” kult ludzkiego ciała oraz jego nienaganny wygląd zewnętrzny7 – czy  
w tym świecie jest jeszcze miejsce na dyskusję na temat duchowości bytu ludzkie-
go, na porządkującą to zagadnienie rzetelną refleksję metafizyczną? 

Czy jest na to czas i miejsce zwłaszcza dzisiaj – w świecie zawładniętym i rzą-
dzonym przez kolejne materialistyczne „redukcje” (począwszy od starożytności, 
od „wulgarnego” materializmu Demokryta, poprzez Comte’owski scjentyzm, mar-
ksizm, darwinowski materialistyczny ewolucjonizm czy strukturalizm Claude’a 
Levi Straussa i inne redukcjonizmy oraz uproszczone lub okrojone antropologie), 
sprowadzające istotę ludzką do roli „wyżej zorganizowanego zwierzęcia”, a nie 
człowieka, który niemal z niczego wytworzył kulturę i zbudował obecną cywiliza-
cję – praktycznie do „tego, co zjada”8.

Obserwując dzisiejszy świat, a zwłaszcza tzw. młode pokolenie, można od-
nieść wrażenie, że mimo nawet bezdyskusyjnie religijnych – chrześcijańskich –  
korzeni kultury europejskiej poruszanie takich tematów jak „dusza” czy „ducho-
wość” staje się coraz bardziej „nie na miejscu”; staje się wręcz jakimś nieprze-
kraczalnym tabu, którego z przyczyn „poprawnościowych” nie powinno się ani  
w tzw. towarzystwie, ani tym bardziej w poważanych debatach naukowych po-
ruszać. Przez to zagadnienie duszy ludzkiej i w ogóle duchowości człowieka ze-
pchnięte zostaje w przestarzeń totalnej prywatności i irracjonalności – krótko 
mówiąc – jedynie religijnej wiary. I to zepchnięte do tego stopnia, że mało kto 
skłonny jest dzisiaj uznać dyskusję na temat posiadania przez człowieka niemate-
rialnej duszy za poważną, a tym bardziej dyskusję akademicką tzn. naukową, oraz 
aktywnie w niej uczestniczyć.

Na owoce formowania oraz ideologizowania młodego pokolenia w tym właś-
nie kluczu długo nie musieliśmy czekać. Wystarczy tylko spojrzeć na bezlitosne 
statystki notujące drastyczny spadek religijności czy uczestnictwa uczniów szkół 
średnich w katechezie. Dlaczego? Ponieważ publiczne obnoszenie się ze swoją wia-
rą religijną jest dzisiaj – zwłaszcza wśród ludzi młodych – po prostu passé – jest  
w niektórych środowiskach wręcz „obciachowe”. Zatem nawet ci, którzy auten-
tycznie wierzą – z „przezorności” – raczej tego faktu wszem i wobec nie deklarują9. 

adaptacyjne, zdolność do rozróżniania, rozpoznawanie mowy, analiza tekstów i obrazów, mecha-
nizm podejmowania decyzji, uczenie się i rozwiązywanie problemów.

7  Por. P. Mrzygłód, Osoba w horyzoncie choroby, cierpienia i śmierci, Wrocław 2017, s. 12. 
Współczesny człowiek – zwłaszcza człowiek dorastający i wchodzący w tzw. dorosłość – to nieste-
ty coraz częściej „wyznawca «religii wiecznej młodości» i «ekologicznego, zdrowego trybu życia» 
– po raz kolejny da się uwikłać w sieci tkane przez wprawnych manipulatorów, kreujących z olbrzy-
mią determinacją antropologicznie zafałszowany kult witalności, nienagannie doskonałej sylwetki,  
fizycznego piękna oraz niegasnącej urody i młodości”. Tamże. 

8  Por. W. Szewczyk, Kim jest człowiek? Zarys antropologii filozoficznej, Tarnów 1993, s. 66 oraz 
A. Andrzejuk, Człowiek i decyzja, Warszawa 2007, s. 11.

9  Zob. P. Wajs, Rezygnacja z katechezy szkolnej jako przejaw laicyzacji społeczeństwa, „Spo-
łeczeństwo” 2020, nr 4, s. 91-96; por. w związku z tym T. Kuczyński, Czy człowiek współczesny ma  



29Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

Czy jednak żyjąc na co dzień w tak zdeterminowanej kulturze umysłowej, napraw-
dę nie stawiamy sobie pytania o nasze „wnętrze” oraz o to, czy – poza samą reli-
gijną wiarą – da się jeszcze obronić duszę i duchowość człowieka? Wszak religia – 
owszem – jest szczególnie uprzywilejowanym terenem i sposobem doświadczania 
transcendencji, ale nie jest terenem jedynym, dlatego istnieją doniosłe podstawy 
upoważniające nas do tego, aby właśnie posługując się terminem «dusza», doko-
nać próby odczytania sensu ludzkich zmagań z materią na terenie również poza-
religijnym, a nawet więcej – pozateologicznym10. Wszak pytania o ludzką duszę 
i duchowość – wbrew pozorom – stanowią problem nie tylko ludzi wiary, ale są 
niemal obowiązkowym przedmiotem badań i dyskusji ujawniających się w każdej 
rzetelnej filozofii i w każdej antropologii. Pytania te, w gruncie rzeczy, dotyczą 
każdego z nas, ponieważ istotowo wiążą się one z akceptacją i realizacją w działa-
niu uniwersalnych, ponadczasowych wartości (dobro, prawda, piękno, miłość,), 
wobec których każdy człowiek powinien się określić11. 

Niestety, wśród obserwowanych przejawów zagubienia lub tzw. zapomnienia 
duszy ludzkiej (zamierzonych lub niezamierzonych) dodatkowo pojawia się nie-
bezpieczna i niezrozumiała swoista nieobecność tegoż terminu w wielu współcześ-
nie wydawanych renomowanych słownikach, niestety, również tych katolickich. 
Mało tego, odnotowujemy również dyskretny, aczkolwiek bardzo niebezpieczny  
w skutkach mechanizm systematycznego zastępowania terminu «dusza» (uznawa-
nego za niemodny i wręcz anachroniczny) pozornie tylko analogicznym do niego 
terminem «jaźń»12. 

Podejmując się zatem niełatwego zadania „odzyskiwania” duszy i duchowości 
człowieka w obecnym świecie, w toku prowadzonych badań oraz referowania i po-
rządkowania poczynionych ustaleń, chcielibyśmy świadomie uniknąć odnoszenia 
się w nich do wymiaru teologicznego, a także dezyderatów religii chrześcijańskiej, 
koncentrując się jedynie na czystej racjonalności. Innymi słowy, podjąć dyskusję 
z tym światem językiem tegoż świata. Pragnąc bowiem odkryć, przeanalizować  

jeszcze duszę?, s. 10-12. Analizując to zagadnienie, Kuczyński pisze: „Dzisiejszy klimat kulturowy, 
a w nim filozoficzny, tak mocno zabarwiony ateistycznie jest na tyle poważny, że przynajmniej dla 
niektórych może stanowić racjonalne przesłanki odrzucenia istnienia duchowej duszy. […] To niby 
uzasadnienie materializmu jest na tyle mylne – bo spowodowane jedynie propagandową «pianą» 
(np. postępowość, nowoczesność) – że nie kryje się za nim żadna myślowa treść racjonalnie ugrun-
towana, a jedynie pozory uzasadniania przybrane w racjonalną szatę”. Tamże, s. 10.

10  Por. J.A. Kłoczowski, Czym jest duchowość? [w:] Fenomen duchowości, red. A. Grzegorczyk, 
J. Sójka, R. Koschany, Poznań 2006, s. 19.

11  Por. B. Grom, Psychologia religii. Ujęcie systematyczne, tłum. H. Machoń, Kraków 2009,  
s. 30.

12  Por. T. Kuczyński, Czy człowiek współczesny ma jeszcze duszę?, s. 67-68. Przywołany wyżej 
problem procesu „zamiany” semantycznej pojęcia duszy na jaźń wnikliwie analizuje np. A. Bloom, 
Umysł zamknięty, tłum. T. Bieroń, Poznań 1997, s. 204-212 oraz A. Maryniarczyk, Wymiana „duszy” 
na „jaźń”, „Nasz Dziennik” 29-30.09.2001.



30 Ks. Piotr Mrzygłód

i omówić nieoczywistą przecież rzeczywistość duszy ludzkiej, należałoby najpierw 
odnaleźć i precyzyjnie dookreślić właściwy teren występowania tego zagadnienia, 
czyli dokonać możliwie precyzyjnej demarkacji samego zagadnienia psychofizycz-
ności bytu ludzkiego. 

W związku z powyższym uznaliśmy najpierw za koniecznie metaprzedmio-
towe wyznaczenie bazy poznawczej, w granicach której moglibyśmy szukać sen-
sownych odpowiedzi na postawiony przez nas problem. W naszym przypadku 
taką bazą poznawczą będzie na pewno psychologia racjonalna (tzw. filozoficzna), 
czyli metafizyka Akwinaty oraz jego komentatorów. W swych założeniach, od-
noszących się do przedmiotu i samej metody prowadzonych badań, będzie ona 
zdecydowanie różna od współczesnej nam psychologii, zwanej psychologią ekspe-
rymentalną (doświadczalną czy też behawioralną)13. Jednak ze względu na swoje 
sprawdzone możliwości eksplanacyjne stanowić będzie jak najbardziej właściwy 
horyzont interpretacyjny. Co więcej – jak się przekonany – jedynie psychologia 
racjonalna, będąc w swych założeniach nauką filozoficzną, nie tylko posługuje się 
właściwą dla podejmowanych w toku niniejszego studium zagadnień terminolo-
gią, ale przez właściwy sobie przedmiot badania, związany – jak pisze wybitny 
polski tomista Stefan Swieżawski – „ze zjawiskami życia psychicznego człowieka 
i zwierząt”14, pretenduje do roli jedynie właściwej drogi poznawczej, tj. odkrycia 
i uwyraźnienia duszy oraz jej natury. Specyfika tak rozumianej psychologii racjo-
nalnej tkwi kolejno w zdroworozsądkowej bazie poznawczej, która jest punktem 
wyjścia dla poznania metafizycznego, oraz w szczególnym charakterze samego po-
znania na gruncie metafizyki. A także we właściwym przedmiocie tegoż badania 
i dostosowanej do natury owego przedmiotu odpowiedniej metodzie (w tym wy-
padku – analizie) metafizycznej15.

1.	 PRZESTRZEŃ RACJONALNEGO „ODZYSKIWANIA”  
ZAGUBIONEJ NATURY CZŁOWIEKA

Zanim jednak psychologia eksperymentalna zacznie badać zakamarki ludzkiego 
umysłu i rozumieć istotę zachowania tak młodego, jak i dojrzałego człowieka, za-
nim będzie wyjaśniać i sublimować jego procesy myślowe, zanim pedagogika zbu-
duje komplementarny system edukacji młodego pokolenia i dopracuje skuteczne 
metody wychowania – antropologia filozoficzna expressis verbis musi odpowie-
dzieć na jedno fundamentalne dla tych wszystkich ustaleń pytanie: Kim jest czło-
wiek? A zaraz potem dodać: Skąd ów człowiek przychodzi? Dokąd zmierza? I jakie  

13  Por. E. Drążek, Racja wielości władz duszy według św. Tomasza z Akwinu, Świdnica 2007,  
s. 231; zob. także M.A. Krąpiec, Psychologia racjonalna, Lublin 1996, s. 7-8.

14  S. Swieżawski, «Traktat o człowieku». Wstęp do Kwestii 76, Kęty 1998, s. 147. 
15  Por. E. Drążek, Racja wielości władz duszy, s. 45.



31Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

jest jego ostateczne przeznaczenie? Ponieważ zanim świat nauk humanistycznych 
rozpocznie swoje szczegółowe badania – „problem antropologiczny” musi zostać 
satysfakcjonująco rozwiązany16. W innym wypadku człowiek sam dla siebie będzie 
nie tylko – jak przekonywał francuski myśliciel Alexis Carrel – „istotą nieznaną”, 
ale – co gorsza – będzie również „istotą absurdalną”17. I jeśli nawet ludzie młodzi 
dzisiaj nie stawiają sobie głębokich pytań filozoficznych czy światopoglądowych  
i „żyją chwilą” (zob. Carpe diem! Horacego; Don’t worry be happy Bobby’ego 
McFerrina), to jednak z czasem kwestie te coraz bardziej będą im ciążyć. Wró-
cą one bowiem, prędzej czy później, pod postacią dojmujących doświadczeń co-
dzienności – tzw. sytuacji granicznych, na analizie których budował swoją egzy-
stencjalistyczną antropologię niemiecki psychiatra i filozof Karl Jaspers18.

Dlatego w toku dzisiejszej wielowymiarowej debaty nad rzeczywistościami 
duszy i ciała nie możemy zapomnieć, że najbardziej uprzywilejowanym miejscem 
dla prowadzenia dyskusji nad duchowością i cielesnością człowieka – tak młode-
go, jak i dojrzałego – nad fundamentalnymi komponentami bytu ludzkiego jest 
najpierw horyzont religii, a tuż za nim przestrzeń rzetelnego i metodycznego dys-
kursu filozoficznego19.

Dzieje się tak, ponieważ zwłaszcza duchowość, z którą współczesny człowiek 
ma dzisiaj największe problemy, swoje absolutne źródło posiada nie gdzie indziej,  

16  Zob. w związku z tym A. Andrzejuk, Antropologiczne podstawy etyki, „Rocznik Tomistycz-
ny” 8:2019, s. 157-172. Zdaniem podejmującego to zagadnienie Artura Andrzejuka punktów wyjścia 
refleksji nad postępowaniem i wychowaniem moralnym człowieka upatruje się zasadniczo w filo-
zofii pierwszej (metafizyce) oraz w filozofii człowieka (antropologii filozoficznej). Owszem, nauki 
humanistyczne są autonomiczne przedmiotowo, lecz metodologicznie zależne jednak od metafizy-
ki i antropologii. Jeśli chodzi o antropologiczne podstawy tych nauk, to są nimi, według Tomasza  
z Akwinu, konsekwencje natury człowieka jako bytu osobowego. Por. tamże, s. 169.

17  Zob. A. Carrel, Przedmowa [w:] Tenże, Człowiek istotą nieznaną, tłum. R. Świętochowski, 
Kraków 1938, s. XI-XVI; zob. w związku z tym również K. Wojtyła, Osoba i czyn oraz inne studia 
antropologiczne (Człowiek i moralność, cz. IV, red. T. Styczeń, W. Chudy, J. W. Gałkowski, A. Rodziń-
ski, A. Szostek), Lublin 1994, s. 69. W tym lub przynajmniej bardzo podobnym sensie również kard. 
Karol Wojtyła pisał, iż „człowiek wciąż oczekuje nowej wnikliwej analizy, a nade wszystko coraz to 
nowej syntezy, która nie jest łatwa. Odkrywca tylu tajników przyrody, sam musi być nieustannie 
odkrywany na nowo. Wciąż pozostając w jakiejś mierze «istotą nieznaną», wciąż się domaga nowego 
i coraz dojrzalszego wyrazu tej istoty”. Tamże.

18  Zob. w związku z tym H. Piszkalski, Problem „sytuacji granicznych” w ujęciu Karla Jaspersa, 
„Analecta Cracoviensia” 10:1978, s. 107-113. Sytuacje graniczne to te momenty w życiu ludzi, kiedy 
człowiek doświadcza głębi oraz granic swojego istnienia. Dlatego niejako zmuszają one do refleksji 
nad sobą, światem i sensem życia. Zdaniem Jaspersa należą do nich: śmierć, cierpienie, poczucie  
i świadomość własnej winy, a także nieustające konfrontacje z samym sobą. Sytuacje graniczne nie 
są problemami do rozwiązania, lecz doświadczeniami, które ujawniają prawdę o ludzkiej egzystencji.  
W ich obliczu można przeżyć tzw. egzystencjalne przebudzenie. Są one również drogą do trans-
cendencji, czyli przekroczenia siebie i otwarcia się na to, co autor Szyfrów transcendencji nazywał 
„Bytem” lub „Bogiem” – w sensie filozoficznym i niekoniecznie religijnym.

19  Por. T. Kuczyński, Czy człowiek współczesny ma jeszcze duszę?, s. 155. 



32 Ks. Piotr Mrzygłód

jak w irracjonalnej przestrzeni szerokorozumianego doświadczenia religijnego –  
często doświadczenia mistycznego. Ujawnia się ona w docieraniu do tajemniczego 
wnętrza osoby, jako skutek realizacji starożytnego wezwania wypisanego już na 
architrawie pogańskiej świątyni Apollina w Delftach: gnothí seautón! – „Poznaj 
samego siebie!” – poznaj dogłębnie, wyczerpująco, czyli w całości20. Stąd nieprzy-
padkowo najstarsze religijne koncepcje duszy, budowane właśnie w tym szcze-
gólnym kluczu, rozwinęli przed dziesiątkami wieków już Sumerowie, Egipcjanie, 
Persowie, Babilończycy czy Chińczycy, a temat ten nieustanie podejmują i coraz 
bardziej konkretyzują wszystkie wielkie religie świata, takie jak chociażby hindu-
izm, buddyzm, judaizm czy najbliższe nam kulturowo i światopoglądowo chrześ-
cijaństwo21. 

Okazuje się bowiem, że to właśnie poprzez ów „kanał religijny” za sprawą 
Pitagorasa oraz pitagorejczyków problematyka duszy i samej duchowości osoby –  
jak przekonuje wybitny badacz myśli antycznej Giovani Reale – pojawia się również 
w starożytnej myśli greckiej22. Kwestia duszy podejmowana wcześniej w ezoterycz-
nych wierzeniach orfickich czy też u Homera teraz nie tylko zadomawia się w filo-
zofii (zwłaszcza w metafizyce człowieka oraz psychologii), ale w niedługim czasie 
zostaje szczegółowo rozwinięta i wysoce zracjonalizowana przez kolejne wielkie 
systemy myślowe23. Wymieńmy tutaj przykładowo chociażby dokonania Sokra-
tesa, Platona, Arystotelesa i wielu innych autorów – zwłaszcza chrześcijańskich –  

20  Por. S. Wawrzyniak, Kultura poznania siebie. Upadek czy rozwój?, Poznań 2016, s. 7-8; zob.  
w związku tym również Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy słynnych filozofów, 1, 40, tłum. I. Kroń-
ska, Warszawa 2004 oraz analityczne studium E. Osek, „Poznaj samego siebie” w interpretacji Bazyle-
go Wielkiego, „Vox Patrum” 52:2008, nr 28, s. 761-769.

21  Por. Jan Paweł II, Encyklika: «Fides et ratio», Tarnów 1998, s. 5-6, p. 1; por. także J. Bujak, 
Wprowadzenie do antropologii filozoficznej i teologicznej, Szczecin 2022, s. 7-9. Powyższe zagadnienie 
rozwijania i systematyzacji koncepcji duszy i duchowości człowieka przez wielkie starożytne religie 
świata podejmuje monumentalne trzytomowe dzieło wybitnego rumuńskiego historyka religii i filo-
zofa kultury Mircea Eliadego pt. Historia wierzeń i idei religijnych, t. 1-3, tłum. S. Tokarski, A. Kuryś, 
Warszawa 2007-2008.

22  Por. G. Reale, Historia filozofii starożytnej, t. 1, tłum. I. Zieliński, Lublin 2000, s. 118-119.
23  Por. M.A. Krąpiec, Dusza ludzka [w:] Encyklopedia katolicka, t. 4, red. R. Łukaszyk [i in.], 

Lublin 1983, k. 378-380. I tak w mitologii greckiej «dusza» (psyché) występuje jako istota tajemni-
czego pochodzenia, która obejmuje ciało w swe posiadanie, chwilowo oddziela się od niego podczas 
snu lub w omdleniu i ekstazie, zaś całkowicie opuszcza je w chwili śmierci. Wtedy odłącza się od ciała  
i jako „cień” przebywa w ponurym świecie podziemnym. Orfizm grecki zakładał dodatkowo jeszcze 
reinkarnację, czyli wędrówkę dusz z jednego ciała w drugie. Z kolei filozofowie jońscy nie uważali 
duszy ludzkiej za byt odrębny od ciała i autonomiczny, ale za fundament (arché) oraz siłę życiową 
(dýnamis) przenikającą świat i występującą w człowieku w swej czystej i doskonałej formie. Stąd 
dla Talesa dusza była po prostu wodą, Anaksymenes uważał ją za powietrze, Anaksymander za coś 
nieokreślonego, zaś Heraklit utożsamiał ją po prostu z ogniem. Dopiero u Anaksagorasa pojawia się 
niejasne pojęcie nous, jako bytu radyklanie odrębnego od materialnego ciała. Do tego wszystkiego 
dochodzi pitagorejska idea liczby (áritmos), jako harmonii, formy i miary wszystkiego. Por. J. Pa-
stuszka, Dusza ludzka – jej istnienie i natura, Lublin 1957, s. 5.



33Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

wpisujących się w historyczny i kerygmatyczny rozwój tzw. philosophia perennis, 
czyli filozofii wieczystej24.

Mało tego, zagadnienie duszy ludzkiej – jej natury oraz istoty – stało się 
przedmiotem niekończącej się refleksji antropologicznej oraz licznych, czasem 
niezwykle zagorzałych, debat filozoficznych, a potem również dyskusji światopo-
glądowych. I tak jest praktycznie aż do dzisiaj. 

Pierwsze doniosłe odsłony tych dyskusji i sporów notujemy już w złotym 
okresie filozofii hellenistycznej. Wielki Platon uważał bowiem duszę za nieśmier-
telną i absolutnie niezależną od „agregatu ciała”, redukując w ten sposób istotę 
ludzką jedynie do jej duszy. Jednak już jego uczeń Arystoteles jej miejsce i rolę 
widział zupełnie inaczej. Dusza była dlań formą, która nieustanie i według uni-
kalnego klucza organizowała sobie materię organiczną do bycia konkretnym czło-
wiekiem – konkretnym ciałem25. Współczesne podejście do kwestii: dusza – ciało 
jest albo totalnym zanegowaniem istnienia pierwiastka duchowego w człowieku 
(stanowiska materialistyczne: marksizm, ewolucjonizm materialistyczny, darwi-
nizm, strukturalizm), albo oscyluje między duchowością a psychologią, próbując 
znaleźć balans między materialnym a bliżej nieokreślonym albo niedookreślonym 
niematerialnym aspektem ludzkiej egzystencji. 

Dlatego w niniejszym bardzo rudymentarnym i – cokolwiek by nie powie-
dzieć – przyczynkarskim studium, odwołując się do ustaleń metafizyki klasycznej, 
postaramy się podać uniesprzeczniające racje przemawiające tak za duchowością, 
jak i cielesnością współczesnego człowieka, wskazując ich właściwie, tj. metafi-
zyczne rozumienie, ale też odsłaniając pewną ich fenomenologię. Uwagi te do-
tyczyć będą również kwestii nierozerwalności obu tych binarnych rzeczywistości 
oraz ich w pełni pluralistycznego współistnienia i współtworzenia bytu ludzkiego. 
I dusza bowiem, i ciało – jak się przekonamy – tak samo skutecznie przynależą do 
istoty człowieczeństwa i tak samo z niej wynikają. 

To właśnie dzięki nim osoba ludzka jest substancją – psychofizyczną jednoś-
cią – osobliwą i nierozdzielną kompozycją swoich składowych. Dlatego nie tyl-
ko filozofia, ale i współczesna teologia chrześcijańska – ponadkonfesyjnie – głosi 
przekonanie o cielesno-duchowej jedności człowieka. W jakiś sposób poświadcza-
ją to również badania religiologiczne, dowodzące, iż praktycznie od zarania ludz-
kości istniały wśród najstarszych ludów archetypiczne zwyczaje, w ramach których 
przechowywano i pielęgnowano głębokie irracjonalne przekonanie, że w człowie-
ku istnieje coś subtelniejszego i wyższego od materii, coś, co nie zanika ze śmier-
cią materialnego ciała. Jednak dopiero systematyczna myśl filozoficzna (głównie  

24  Zob. w związku z tym S. Wielgus, Philosophia perennis [w:] Powszechna encyklopedia filozo-
fii, t. 10, red. A. Maryniarczyk, Lublin 2009, s. 332-334; zob. również M. Kiwka, Rozumieć filozofię, 
Wrocław 2007, s. 79 n.

25  Por. M.A. Krąpiec, Dusza ludzka, k. 379; por. także J. Pastuszka, Dusza ludzka, s. 5-6.



34 Ks. Piotr Mrzygłód

metafizyka) oraz kolejne teologie racjonalizujące religijne objawienie nadały tym 
preintuicjom zdecydowanie naukowego charakteru26. 

2.	 W KIERUNKU PILNEJ POTRZEBY WYJAŚNIENIA 
UNIKALNEJ RELACJI: DUSZA – CIAŁO

Jak się możemy przekonać, rozumienie natury człowieka jako trwałego połączenia 
duszy i ciała jest pomysłem prawie tak starym, jak „stary” jest sam człowiek oraz 
refleksja nad nim i nad światem, czyli filozofia. Warto jednak zaznaczyć, że dopie-
ro w XIII w. Europa zapoznała się na dobre z porządkującymi te zagadnienia me-
tafizycznymi i antropologicznymi pismami wielkiego Arystotelesa. W tym właśnie 
czasie największy umysł scholastyki – Tomasz z Akwinu – odkrył swoistą niekom-
pletność metafizyki Stagiryty i z czasem zastąpił ją opracowywaną przez siebie 
„metafizyką istnienia”. Uprawiana w takiej optyce antropologia zaczęła wyznaczać 
zupełnie nowy kurs w filozofii człowieka, w ramach której osoba ludzka zaczęła 
poznawać i świadomie przeżywać samą siebie jako źródło i autentyczny podmiot 
czynności czysto duchowych, nierozerwalnie powiązanych jednak z ciałem27.

Mało tego, to właśnie Tomaszowa intuicja sprawiła, że podszyty dotąd jedy-
nie „religijną ezoteryką” związek duszy z ciałem reflektowany być zaczął na drodze 
bezpośredniego i racjonalnego doświadczenia siebie. Fundamentalne bowiem do-
świadczenie wewnętrzne – ujmowane i definiowane jako „niematerialność właś-
ciwych człowiekowi działań”28 i wyrażające się w najbardziej podstawowym sądzie 
egzystencjalnym – odsłoniło fakt, że osobowe „ja” realnie istnieje i jest podmiotem 
o charakterze psychofizycznym. Jego absolutne centrum stanowi ludzka dusza, ro-
zumiana jako element substancjalny i niecielesny oraz ostateczna, wewnątrzbyto-
wa instancja uniesprzeczniająca całą hylemorficzną aktywność człowieka29. Albo-
wiem żywe ludzkie ciało żyje dzięki duszy, czyli dzięki zasadzie będącej dla niego 
tzw. pierwszym aktem oraz źródłem jego organizacji. Zatem dusza w człowieku 
jest tym „czymś”, dzięki czemu istota ludzka żyje i dzięki czemu jest dokładnie  

26  Por. J. Pastuszka, Dusza ludzka, s. 9.
27  Por. A. Andrzejuk, Przedmowa – „Anima et corpus” [w:] M. Krasnodębski, Dusza i ciało, 

Warszawa 2004, s. 12; zob. w związku z tym także Tomasz z Akwinu św., Quaestiones: «De Anima», 
1, ad 13.

28  Zob. T. Ślipko, Prawo naturalne jako podstawa szacunku człowieka dla życia i przyrody, 
„Ethos” 7:1994, nr 1-2, s. 91. Ten właśnie „niematerialny pierwiastek istnienia – jak pisze T. Ślip-
ko – wyzwala człowieka na właściwej sobie płaszczyźnie spod działania deterministycznych praw 
materialnego świata i daje mu dzięki temu możność działania «we własnym imieniu» i – jeśli można 
tak powiedzieć – «na własny rachunek». Innymi słowy, niematerialność rozumnej sfery psychiki 
człowieka czyni zeń autonomiczny podmiot istnienia i działania, czyli osobę ludzką”. Tamże.

29  Por. I. Dec, Transcendencja człowieka w przyrodzie, Wrocław 1994, s. 227; zob. także Tomasz 
z Akwinu św., Summa Theologica I-III, cura et studio P. Caramello, Torino 1962-1963, I, q. 77, 8c 
[dalej: Sth].



35Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

tym, czym jest30. Innymi słowy – jak niejednokrotnie podkreśla w swoich studiach 
antropologicznych Mieczysław A. Krąpiec – człowiek jest tym, kim jest, czyli czło-
wiekiem, nie przez co innego jak właśnie przez swoją duszę31.

Nie trzeba być wykwalifikowanym specjalistą ani wybitnie doświadczonym 
obserwatorem, aby dostrzec fakt, jak bardzo obecną rzeczywistość kulturową cha-
rakteryzuje zmasowany atak na człowieka odczytywanego nie tylko w perspek-
tywie jego biologii i cielesności, ale również – a może przede wszystkim – jego 
duchowości. Są to działania degradujące byt ludzki i sprowadzające filozoficzną  
i światopoglądową refleksję nad nim wyłącznie do sfery jego biologicznego wzro-
stu, do zachowań behawioralnych czy też kolekcjonowania i pielęgnowania prze-
zeń doznań zmysłowych. Tymczasem obiektywna prawda o człowieku jest inna! 
Dopiero bowiem ujmowany komplementarnie, tj. w horyzoncie precyzyjnych 
ustaleń klasycznej metafizyki, istota ludzka ujawnia się nam w całej swej złożo-
ności i unikalności. Dlatego dopiero w tej perspektywie szukać należy również 
satysfakcjonującej argumentacji za istnieniem w człowieku niematerialnej du-
szy oraz sensownych prób opisu jej wielorakich związków z przypisanym do niej  
(tzw. commensuratio animae ad hoc corpus) organicznym ciałem32.

3.	 DUSZA LUDZKA JAKO FORMA (MORPHÉ) I UKONKRETNIENIE 
NASZEGO CZŁOWIECZEŃSTWA

3.1.	 FENOMEN CZŁOWIEKA

Wśród wielu rozmaitych koncepcji człowieka, znanych historii filozofii, najbar-
dziej nośną i wyczerpującą w naszym przekonaniu wydaje się być ta, która wyro-
sła i umocniła się na gruncie starożytnego realizmu metafizycznego Arystotele-
sa, a potem dopracowana została przez Tomasza z Akwinu oraz kontynuatorów 
jego myśli. Opisuje ona osobę ludzką jako hylemorficzne połączenie (zjedno-
czenie) dwóch integralnych i nierozłącznych pierwiastków bytu: materialnego  

30  Por. Tomasz z Akwinu św., Sth, I, q. 75, 1c. Anima est actus totius corporis – a na innym 
miejscu: Anima […] qua est principium vitae, non est corpus, sed corporis actus. 

31  Por. M.A. Krąpiec, Ja – człowiek, s. 134. „Człowiek jako byt jeden posiada jedno istnienie, 
jest jednak zasadnicza różnica pomiędzy człowiekiem a wszystkimi innymi substancjami (bytami) 
materialnymi w tym, że akt istnienia – życia, który posiada człowiek, otrzymuje on nie jako już 
ukonstytuowany byt, z racji złożenia z materii i formy, ale otrzymuje swoje istnienie przez duszę, jako 
formę niematerialną organizującą i ożywiającą ciało. Dusza samoistniejąc (oczywiście nie uprzednio 
przed ciałem i niezależnie od ciała: chodzi o racje bytowe) udziela tego samego istnienia całemu 
ciału, czyli kompletnemu człowiekowi”. Tamże, s. 137.

32  Zob. T. Kuczyński, Czy człowiek współczesny ma jeszcze duszę?, [okładka] s. 4; zob. w związ-
ku z tym S. Swieżawski, Centralne zagadnienie tomistycznej nauki o duszy (Commensuratio animae ad 
hoc corpus), „Przegląd Filozoficzny” 44:1948, nr 1-3, s. 131-191 oraz Tenże, Święty Tomasz na nowo 
odczytany, Poznań 1995, s. 102-103.



36 Ks. Piotr Mrzygłód

i niematerialnego. Pierwiastki te w człowieku przyjmują odpowiednio określenia 
duszy (psyché) i ciała (sōma)33. 

W ramach tejże demarkacji dusza ludzka (czyli forma naszego człowieczeń-
stwa) odkryta zostaje jako ontyczna racja i jednocześnie źródło niematerialnych 
działań człowieka, a w szczególności jako racja poznania intelektualnego (dzia-
łania kognitywne), aktów miłości (działania amabilne) oraz najwyższych ak-
tów ludzkich, jakimi są chociażby nasze wolne decyzje (działania wolitywne).  
W związku z tym duszą jest więc coś absolutnie „wewnętrznego” w ciele – w czło-
wieku – z czym kauzalnie związane są niematerialne (duchowe) czynności wyż-
sze, takie jak poznanie intelektualne, podejmowane rozstrzygnięcia czy wolna 
wola, a także powiązana z nimi istotowo miłość i twórczość, podmiotowość i reli- 
gijność34.

W sposób oczywisty zatem „podmiotuje” ona w człowieku obszar jego świa-
domości, poznania i woli, potem dążeń, wyższych uczuć oraz egzystencji dokonu-
jącej się na poziomie duchowym. Dlatego też ani sama dusza, ani samo ciało nie jest 
człowiekiem, ale dopiero ciało wraz z duszą – jako niezupełne czynniki bytowe –  
stanowią całość, czyli pełną substancję, tworząc w ten sposób osobę ludzką35. Ta 
zaś – jak poucza scholastyczny mędrzec Akwinata – jest „czymś najdoskonalszym 
w całej stworzonej naturze”; czymś, z czego płynie także wsobna doskonałość 
każdego pojedynczego człowieka36. Przywołana tutaj intuicja doskonale wpisuje 
się w Arystotelesowską tezę, głoszącą, że ludzka dusza jest istotną formą czło-
wieczeństwa samego w sobie, jak również fundamentem i możliwością swoistej  

33  Hylemorfizm (gr. hýle – budulec, materia oraz morphé – układ, forma, kształt) jest jednym 
z fundamentalnych stanowisk w filozoficznej teorii bytu. Zakłada ono, że realnie istniejący byt jest 
ukonstytuowany właśnie przez materię i formę. I dopiero za pomocą tego założenia można sen-
sownie wyjaśnić m.in. fakt zmian substancjalnych (generatio et corruptio), tzn. przechodzenia jed-
nej substancji w inne substancje (np. ginięcia jednej substancji przy jednoczesnym powstawaniu 
innych). Teoria hylemorfizmu sformułowana została przez Arystotelesa, a następnie przyjęta i zmo-
dyfikowana przez Akwinatę i jego kontynuatorów. Dla Arystotelesa ani materia, ani forma (czyli 
platońska idea) nie były samodzielnymi substancjami, natomiast jedna i druga stanowiły jej kompo-
nenty – składniki konkretnie istniejącego bytu. Samodzielne istnienie tak bezkształtnej materii, jak 
i konstytuujących ją form możliwe było jedynie na poziomie intelektualnej abstrakcji (tzw. materia 
prima). Jednak w dostępnej nam ludziom rzeczywistości istnieją jedynie konkretne uklady materii 
i formy. Do takich substancjalnych złożeń należy również i człowiek. Zob. F. Copleston, Historia 
filozofii, t. 1, tłum. H. Bednarek, Warszawa 2004, s. 263-290.

34  Por. U. Wolska, Fenomen żywego ciała w tożsamości duchowo-cielesnej, „Paideia” 2024, nr 6, 
s. 60.

35  Por. Tomasz z Akwinu św., Sth, I, q. 29, a.1, ad 2. „Et ideo licet sit separata, quis tamen 
retinet naturam unbilitatis non potest dici substantia individua, vel tamen substantia prima”. Tamże. 
Akwinata twierdzi, że sama dusza nie jest i nigdy nie może być osobą, ponieważ już ze względu na 
swoją tylko naturę nie może być nazwana substancją samodzielną w swym istnieniu, czyli substancję 
pierwszą. 

36  Por. tamże, I, q. 29, a. 3, c.



37Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

„świadomościowej ekstazy” człowieka, czyli ludzkiej transcendencji. Innymi słowy, 
naszego „wychodzenia” poza świat organicznego ciała37. W tym sensie jest ona –  
jak utrzymuje Czesław Bartnik – również środowiskiem, tj. „miejscem i czasem 
(tj. przestrzenią) oraz unikalnym sposobem istnienia człowieka”. Jest źródłem na-
szej wewnętrznej aktywności (humanitus intellectus), czyli najgłębszym podłożem 
umysłu, rozumienia, pamięci, woli, a także zmysłu estetycznego, ciągłości samore-
alizacji wewnętrznej, tożsamości oraz otwierania się na świat pozaludzki i ponad-
ludzki38.

Rekapitulując, związek duszy z przypisanym do niej organicznym ciałem 
nie może być związkiem ani przygodnym, ani przypadkowym. W ocenie Toma-
sza z Akwinu jest to związek istotny i substancjalny – związek, który konstytuuje 
substancję ludzką, jednocześnie sprawiając, że konkretny człowiek jest dokładnie 
tym, czym jest i dokładnie taki, jaki jest. Mowa tu również o związku wzajemnego 
współokreślania się duszy i jej ciała. Zatem nie można sensownie powiedzieć, że 
dusza „przebywa w ciele” albo że „mieszka w ciele” – ponieważ wszystkie te okre-
ślenia są nie tyle nieprecyzyjne, niewłaściwe czy uroszczone, co zwyczajnie wpro-
wadzające w błąd. Jak bowiem zauważa polski tomista Stefan Swieżawski, „dusza 
tworzy swoje mieszkanie – organizuje i niejako tka swoje ciało”39. Stąd każdora-
zowe metafizyczne połączenie duszy z ciałem (formy substancjalnej z organiczną 
materią) jest konstytuowaniem całkowicie nowego bytu, czyli tworzeniem kon-
kretnego (a przy tym absolutnie unikalnego – individua substantia40) człowieka. 

Jeśli więc materialne ciało jest przedmiotem bezpośredniego zmysłowego do-
świadczenia, o tyle kategoria duszy zostaje wyprowadzona (niejako wydedukowy-
wana) drogą zdroworozsądkowej analizy metafizycznej (ăgere sequitur esse lub też 
operari sequitur esse41) za pomocą myślenia redukcyjnego, znajdując później swoje 
potwierdzenie również w doświadczeniu personalno-aksjologicznym42.

37  Por. S. Bartnik, Personalizm, Lublin 2000, s. 167; zob. w związku z tym Arystoteles, O duszy, 
tłum. P. Siwek, Warszawa 1988.

38  Por. tamże.
39  S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, s. 100-101.
40  Zob. w związku z tym Boeciusz, Liber de persona et duabus naturis et una persona Christi 

[w:] Patrologia Latina, t. LXIV, wyd. J.P. Migne, Paris 1860, 1343 D. Tutaj odnajdujemy pierwszą 
wzmiankę Boecjusza na temat definicji osoby: „Persona est individua substantia rationalis naturae”.

41  Zob. w związku z tym Tomasz z Akwinu św., Sth, I, q. 45, a. 4; zob. także rozwiniecie tej 
formuły scholastycznej, które podaje m.in. K. Wojtyła w rozprawie Osoba i czyn, s. 122 oraz 378 n.

42  Por. S. Kowalczyk, Zarys filozofii człowieka, Sandomierz 1990, s. 214.



38 Ks. Piotr Mrzygłód

3.2.	 FASCYNUJĄCA POZYCJA DUSZY LUDZKIEJ 
ORAZ JEJ METAFIZYCZNY STATUS 

Pojęcie duszy odegrało kluczową rolę nie tylko w szeroko rozumianej kulturze an-
tycznej (zwłaszcza helleńskiej), ale przede wszystkim w filozofii. Otóż odpowied-
nikiem greckiego słowa psyché był najczęściej łaciński termin ánima, względnie 
spíritus. I pomimo iż niemal każdy nurt filozoficzny na swój sposób interpretował 
naturę samej duszy, to jednak najczęściej ujmowano ją jako rzeczywistość nad-
rzędną, niemalże doskonałą oraz sferę psychiczno-umysłowego życia człowieka.

Jednak w porządku samych bytów czystych – duchowych – dusza ludz-
ka zajmowała zawsze miejsce ostatnie. I tak Akwinata umiejscawiał ją na swoi-
stym „pograniczu” stworzeń duchowych i cielesnych (in confinio spiritualium et 
corporalium)43. Dzięki czemu człowiek, jak głosiła, scholastyka, jest positus in me-
dio – nec deus, nec bestia44. Równocześnie dusza jest substancją obdarzoną włas-
nym aktem istnienia oraz sobie tylko właściwymi sposobami działania. Dzięki 
temu posiada wszelkie ontycznie konieczne i wystarczające dane do tego, aby po 
połączeniu z materialnym ciałem można było uznać ją za „substancję całkowicie 
kompletną”. Rozwija bowiem wówczas wszystkie główne funkcje przypisywane 
substancji, a więc posiada pewną autonomię, trwałość, niezmienność, tożsamość, 
jest przyczyną pewnych działań oraz odrębnym podmiotem, któremu przypisuje 
się ściśle określone właściwości45.

Tym samym dusza, ujmowana przez klasyczną metafizykę jako „czysta for-
ma” oraz po prostu życie, stanowi w człowieku także bezpośrednie źródło ruchu. 
Dlatego obrazowo ma się ona do współistniejącej i organizowanej przez siebie ma-
terii jak akt do możności; jak czynnik doskonalący do doskonalonego46. Albowiem 
czynnikiem doskonalącym jest zawsze forma – źródło ładu, która przenika całą 
materię, organizując ją od wewnątrz, tj. nadając jej treść i sens – słowem, czyniąc  
z niej jeden, niepowtarzalny i racjonalny byt47. 

43  Tomasz z Akwinu św., Quaestiones: «De Veritate», q. 10, a. 8 „Anima […] nostra in tenere 
intellectualium tenet ultimum locum sicut materia prima in tenere sensibilium”. Por. Tenże, Sth, I, 
q. 75. 

44  Zob. Tenże, Sth, I, q. 5, a. 4; por. H. Majkrzak, Władze duszy w ujęciu św. Tomasza z Akwinu, 
„Rocznik Tomistyczny” 11:2022, s. 68. 65-88.

45  H. Majkrzak, Antropologia integralna w Sumie teologicznej św. Tomasza z Akwinu, Kraków 
2006, s. 151-152.

46  „Człowiek nie jest czymś złożonym z duszy i ciała, lecz duszą posługującą się ciałem –  
w duszy jest cała natura gatunkowa. Stosunek duszy do ciała jest wówczas taki, jak żeglarza do okrętu 
lub ubranego do ubrania. Poglądu tego jednak nie da się utrzymać. Jest bowiem jasne, że tym, przez 
co ciało żyje jest dusza. Żyć zaś, w przypadku bytów żyjących, to po prostu istnieć”. Tomasz z Akwi- 
nu św., Quaestiones: «De Anima» (Kwestia o duszy), a. 1, c, tłum. Z. Włodek i W. Zega, Kraków 1996, 
s. 20.

47  Por. M.A. Krąpiec, Psychologia racjonalna, s. 19.



39Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

Z tego powodu złożenie ludzkiej substancji z niematerialnej duszy i organicz-
nego ciała staje się jedynym możliwym i przy tym niesprzecznym wytłumacze-
niem złożoności i różnorodności ludzkiej natury. Gdyby było inaczej, człowiek nie 
mógłby nigdy sensownie wytłumaczyć swoich aktów, które (zarówno te psychicz-
ne, jak intelektualne i cielesne) są zawsze aktami całego człowieka. Wszystkie one 
niejako promieniują „na zewnątrz” z absolutnie jednego tylko – niematerialnego 
„centrum”48. Gdyby było inaczej należałoby przyjąć, że skutek jest doskonalszy od 
wywołującej go przyczyny, co z kolei kłóciłoby się z opinio communis i ze zdrowym 
rozsądkiem i byłoby ewidentnym absurdem.

4.	 HORYZONT LUDZKIEJ CIELESNOŚCI

Jedną z większych niespodzianek, jakie czekają na badacza filozofii chrześcijań-
skiej, jest zaskakujący nacisk kładziony przez tę myśl na wartość, godność, ba! –  
nawet „wieczystość” ludzkiego ciała jako właśnie współkomponentu człowieka-
-osoby. Niemal powszechnie – i to już od czasów starożytnych (czego przykładem 
jest chociażby „angelistyczna” antropologia św. Augustyna z Hippony) – utarło się 
bowiem mniemanie, że chrześcijańska koncepcja człowieka jawi się jako wybitnie 
spirytualistyczna49. Wszak głosi Pismo: „Na cóż zda się człowiekowi choćby świat 
pozyskał, jeśli przy tym zgubi swą duszę?” (Mt 16, 26). Zatem owa szczególna –  
chwilami wręcz chorobliwa – dbałość o duszę, o jej pielęgnowanie i wyzwala-
nie przez nieustanne oczyszczanie, a w końcu zbawianie jej przez uwalnianie od 
„dramatu” i „skandalu” ciała (zob. „Nieszczęsny ja człowiek, któż mnie wyzwoli 
od ciała, które wiedzie ku śmierci” – Rz 7, 24) – oto co, zdawałoby się, stanowi 
pierwszorzędny cel chrystianizmu. Tymczasem – jak przekonuje wybitny francu-
ski mediewista Étienne Gilson – należy stwierdzić, iż myślenie takie jest na wskroś 
błędne!50

4.1.	 MATERIALNY WSPÓŁELEMENT CZŁOWIEKA

Otóż w gruncie rzeczy ta pozornie tylko dominująca rola duszy w człowieku nie 
spycha jednak materialnego ciała do roli marginalnej, ponieważ wciąż – niezależ-
nie nawet od swego aktualnego stanu – pozostaje ono naturalnym „współelemen-
tem” i „współkomponentem” całej osoby ludzkiej. Ciało to bowiem, w równym 
stopniu co dusza, partycypuje nie tylko w ziemskiej bytowości człowieka, w jego 
naturalnej godności, w powołaniu i zadaniach, ale także – identycznie – w jego  

48  Por. Tenże, Ja – człowiek, s. 137.
49  Zob. S. Kowalczyk, Ciało człowieka w refleksji filozoficznej, Lublin 2009, s. 39-46. 
50  Por. É. Gilson, Duch filozofii średniowiecznej, tłum. J. Rybałt, Warszawa 1958, s. 174.



40 Ks. Piotr Mrzygłód

eschatologicznym przeznaczeniu51. W ciele bowiem również kiedyś się zbawimy52 
i w ciele przecież zmartwychwstaniemy!

Z tego właśnie powodu żadna sensowna nauka o osobie ludzkiej nigdy nie 
będzie prawdziwa, jeśli nie będzie potrafiła uchwycić człowieka również w tych 
przejawach, w których ujawnia się jego ciało, a on sam ujawnia się przez nie. Gdy-
by duszy zabrakło ciała, nie mogłaby sensownie działać; nie byłaby w stanie ani 
się wyrazić, ani dojść do pełnego rozwoju. Nie mogłaby także zyskać świadomości 
samej siebie53. Wystarczy bowiem, że zabraknie jej tylko jakiejś – nawet drobnej –  
części ciała ludzkiego (np. wada wrodzona, tragiczny wypadek, konieczna –  
ratująca życie – amputacja), a nie może ona już trwale wykonywać wszystkich 
swoich naturalnych czynności. Owszem, jako substancja nieśmiertelna będzie ist-
niała nadal, tyle że będzie to już egzystencja w stanie głębokiego upośledzenia jej 
naturalnej aktywności, wręcz metafizycznego okaleczenia. Dusza tedy jako pier-
wiastek życia (zob. hebr. nēfeš hāia) całkowicie zanurzona jest w materii. Z mate-
rią bowiem istnieje, przez materię skutecznie działa i w niej dopiero całościowo 
się objawia. Należy jednak uczciwie dodać, iż ma ona przy tym pewne sui gene-
ris czynności niezależne kauzalnie od związanej z sobą materii, w wyniku czego 
wiemy, że posiada również istnienie od materii warunkowo niezależne54. Dlatego  
w pewnych warunkach (tj. w sytuacji kryzysowej) zdolna jest trwać – choć w spo-
sób niedoskonały – również bez ciała. Istniałaby wówczas jako tzw. anima separa-
ta55. Choć wtedy nie mamy już do czynienia ontologicznie ani z człowiekiem, ani 
tym bardziej z doskonale zrealizowaną i zaktualizowaną formą – entelecheią – ani 
z osobą ludzką. 

51  Por. S. Kowalczyk, Zarys filozofii człowieka, s. 222 oraz Tenże, Ciało człowieka w refleksji 
filozoficznej, s. 49.

52  Por. H. Majkrzak, Antropologia integralna, s. 148; zob. w związku z tym S. Kowalczyk, Ciało 
człowieka w refleksji filozoficznej, s. 49. „Dusza jest substancjalną formą integrującą, organizującą  
i aktywizującą ciało ludzkie, ono zaś jest racją powodującą jej zaistnienie, w tym znaczeniu, że w ży-
ciu doczesnym nie ma duszy bez ciała. Oddzielenie duszy od ciała jest niezgodne z jej naturą, dlatego 
myśl chrześcijańska chętnie aprobuje teologiczną prawdę o zmartwychwstaniu ciał. Ciało bowiem 
odgrywa istotną rolę w naturze człowieka, ponieważ dusza swoją doskonałość zawdzięcza ścisłej 
relacji łączącej ją właśnie z ciałem”. Tamże. 

53  M.A. Krąpiec, Ja – człowiek, s. 166 oraz 176.
54  Por. Tenże, Psychologia racjonalna, s. 19-20.
55  Ma to miejsce jedynie w momencie śmierci. Wówczas dusza, jako źródło życia i nieśmier-

telności, znajduje się w stanie absolutnie krytycznym dla swej kondycji – w stanie, w jakim nigdy 
dotąd się jeszcze nie znajdowała, co jednak nie znaczy, że w jakikolwiek sposób przestaje przez ten 
fakt istnieć. Por. H. Majkrzak, Antropologia integralna, s. 150-151; zob. w związku z tym: Tomasz  
z Akwinu św., Summa Contra Gentiles, II, 68 oraz Sth, I, q. 76, a. 1; por. także M.A. Krąpiec, Psycho-
logia racjonalna, s. 20. 



41Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

4.2.	 FENOMENOLOGIA CIAŁA LUDZKIEGO 

Przyjmując za punkt wyjścia rozważań o człowieku nie tyle doświadczenie „czy-
stego (dziś powiedzielibyśmy fenomenologicznego) Ja”, ale raczej tradycyjne ka-
tegorie ogólnometafizyczne, stwierdzamy empirycznie, że byt ludzki lokalizuje, 
odsłania się nam i udostępnia jako psychofizyczna jedność, ujmowana w całości  
i różnorodności wszechświata56. 

W związku z powyższą konstatacją ciało w człowieku jest dla duszy ludzkiej 
nie tylko jej naturalnym, ontycznym dopełnieniem, ale również fundamentalną 
„granicą ekspansji duchowej” całej osoby ludzkiej. To przez ciało właśnie i dzięki 
ciału – jak zauważa francuski antropolog René le R. Trocquer – „[…] sięgamy do 
rzeczywistości, wyrażamy ją i stajemy się wobec samych siebie obecni”57. Z czym  
z kolei wiąże się ściśle nasz wrodzony szacunek do ciała i zjawiska cielesności  
w ogóle. Człowiek przecież jest zawsze „osobą wcieloną” – inaczej bowiem nie 
istnieje. Dlatego każdy, kto widzi ciało człowieka – widzi osobę, a kto dotyka czło-
wieka – dotyka ciała osoby. Tym samym „ciało jest czynnikiem współkonstytuu-
jącym nie tylko ludzki byt, ale i naszą ludzką osobowość”58. Wszak człowiek żyje 
wcielony i jako wcielony także umiera. Co – w ocenie Henryka Pilusia – najlepiej 
tłumaczy scholastyczną tezę, iż metafizyczne połączenie duszy z ciałem nie jest ja-
kąś mrzonką czy „chorobą duszy”, lecz systematycznym i metodycznym „tkaniem” 
sobie przez nią doskonałego i wiernego sługi59. Ciało bowiem z duszą złączone jest 
w człowieku „najgłębszą jednością, jednością istnienia”60. W ten oto sposób trwały 
związek duszy z ciałem jest źródłem jej nadziei. Ba! Można nawet rzec, iż jest dla 
niej błogosławieństwem. Zapewne dlatego – jak przekonywał w Dociekaniach filo-
zoficznych Ludwig Wittgenstein – „najlepszym obrazem duszy ludzkiej jest ciało 
ludzkie”61, które jest konieczną (choć niewystarczającą) racją zaistnienia owej du-
szy, a tym samym również człowieka.

Co ciekawe, materialne, organiczne ciało nie tylko pomaga duszy w zdoby-
waniu poznania i doświadczaniu dobra oraz piękna, pomieszczonych w rzeczach 
materialnych, ale pozwala jej również na wyrażanie się w sztuce oraz technice czy 
w budowaniu międzyludzkiej wspólnoty62. Obserwacja ta – w ocenie wielu my-
ślicieli – potwierdza tylko głębokie, wielowiekowe przekonanie, że to „ciało jest  

56  Por. S. Kowalczyk, Ciało człowieka w refleksji filozoficznej, s. 47.
57  R. Le Trocquer, Kim jestem – ja człowiek, tłum. O. Scherer, Paris 1968, s. 46-47. 
58  P. Morciniec, Bioetyka personalistyczna wobec zwłok ludzkich, Opole 2009, s. 25.
59  Por. H. Piluś, Antropologia filozoficzna neotomizmu, Warszawa 2010, s. 183-184; por. w zwią- 

zku tym R. Le Trocquer, Kim jestem, s. 46-47. 
60  H. Piluś, Antropologia filozoficzna neotomizmu, s. 184.
61  L. Wittgenstein, Dociekania filozoficzne, cz.2, IV, tłum. B. Wolniewicz, Warszawa 2000,  

s. 250.
62  Por. H. Majkrzak, Antropologia integralna, s. 153; zob. w związku z tym Tomasz z Akwi- 

nu św., Sth, I, q. 93, a. 3 ad 2.



42 Ks. Piotr Mrzygłód

uczynione dla duszy”, a nie na odwrót – „dusza dla ciała”. Należałoby zatem rozu-
mieć ludzkie ciało nie inaczej jak – jeśli nie wprost „pełnię duszy” – to przynaj-
mniej jej niezbędne „ontologiczne dopełnienie”63.

W dociekaniach tych można pójść jeszcze dalej, wysuwając być może śmiałą, 
ale na pewno niepozbawioną swoich uzasadnień tezę, że „ciało ludzkie jest ko-
nieczną racją zaistnienia samej duszy”, a nawet jej pośrednią przyczyną. Jest rów-
nież czasoprzestrzennym kontinuum osoby, co analitycznie wynika już z samej 
tylko metafizycznej definicji człowieka jako bytu właśnie duchowo-cielesnego64.  
W ten sposób cielesność jest rzeczywistym „współczynnikiem” i „współelemen-
tem” człowieczeństwa w ogóle, choć nieistniejącym inaczej jak jedynie w koniecz-
nej zależności przyczynowej i organizacyjnej od swej niematerialnej formy, czyli 
duszy65. Na tym, najogólniej rzecz ujmując, polegałaby niezgłębiona tajemnica 
naszego zaistnienia oraz istnienia z ciałem. Problem ten doskonale oddał w synte-
tycznej formule francuski egzystencjalista Gabriel Marcel, twierdząc, iż 

o [swoim] ciele nie mogę powiedzieć ani, że jest mną, ani że mną nie jest, ani 
że jest dla mnie66. 

Człowiek bowiem nieustająco odczuwa swoje istnienie, swoją egzystencję, ale od-
czuwa je zawsze jako istota ucieleśniona. I nie może odczuwać inaczej, ponieważ 
jest na wskroś istotą psychofizyczną, jednością manifestującą się w swoim ożywio-
nym ciele. Jest więc i duchem, i ciałem w sposób bezwzględny. Dlatego cokolwiek 
w życiu robimy, zawsze myślimy i posługujemy się naszym ciałem67. Nie inaczej!

4.3.	 CIAŁO JAKO BIOLOGICZNE DOOKREŚLENIE CZŁOWIEKA

Genetyczny empiryzm i powiązana z nim codzienna obserwacja podpowiada 
nam, że nasza obecność w świecie materialnym jest przede wszystkim obecnością 
fizyczną. To właśnie przez nią jesteśmy widziani, odczuwani, rozpoznawani i oce-
niani. Nośnikiem zaś i źródłem tej osobliwej obecności jest nasze ciało, poprzez 
które jesteśmy tu i teraz, egzystując w czasie i w przestrzeni. Przez ciało także do-
konuje się nasze uspołecznienie. Dzieje się to wówczas, gdy wchodzimy w rozmai-
te stosunki z innymi ludźmi i tworzymy relacje, choć należy pamiętać, że obecność  

63  Por. tamże, s. 154.
64  Por. M. Krasnodębski, Dusza i ciało, s. 89; zob. w związku z tym M.A. Krąpiec, Ja – człowiek, 

s. 164.
65  Por. M.A. Krąpiec, Ja – człowiek, s. 139.
66  G. Marcel, Być i mieć, tłum. P. Lubicz, Warszawa 1986, s. 9.
67  U. Wolska, Fenomen żywego ciała, s. 59.



43Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

człowieka w świecie poprzez jego osobiste ciało jest przede wszystkim „obecnością 
dla siebie samego”68.

Przez ciało i jedynie dzięki niemu człowiek jest również istotą seksualną. 
Już od pierwszego momentu życia jest on osobnikiem płci męskiej lub żeńskiej,  
a otrzymana płeć wiąże się kauzalnie z przekazywaniem życia i rodzeniem69. Tak 
jak u zwierząt wyższych, tak samo i u człowieka – jako determinanta – występuje 
bowiem różnica płci. Natura konkretnego człowieka jest więc zawsze płciowa – 
stąd na terenie neurobiologii czy neuropsychiatrii otwarcie stawia się dzisiaj nawet 
tezę o istnieniu „płci mózgu”70. Co więcej, dostrzegamy, że właściwie 

cała struktura organizmu ludzkiego jest w sposób konieczny związana z faktem 
płciowości i to do tego stopnia, że nie ma osobników bezpłciowych; zaś zjawi-
sko np. hermafrodytyzmu [androgynii] zawsze uznawane jest za patologiczne71. 

Inaczej rzecz ujmując, traktowane jest jako genetyczny defekt natury (błąd na po-
ziomie genowym). Stąd człowiek jest albo mężczyzną, albo kobietą. Tertium non 
datur!

Jednak w odróżnieniu od świata zwierząt ludzkie ciało nie ogranicza się wy-
łącznie do zachowań behawioralnych czy też do wzajemnego udzielania się tylko 
dla celów rodzenia. Umożliwiające nam bycie w świecie nasze czasoprzestrzenne 
kontinuum buduje i dopełnia bowiem także każdy duchowy akt miłości kobiety  
i mężczyzny, który jest empirycznym potwierdzeniem specyficznie ludzkiej struk-
tury osobowej człowieka72. Jest to możliwe jedynie dzięki odpowiednio przygoto-
wanemu i ukształtowanemu materialnemu korpusowi, poprzez który istota ludzka 
całościowo prezentuje się i sobie, i światu. Dokonuje tego również dzięki fizycz-
nej atrakcyjności ciała i wszystkiemu temu, co wpisuje się w przebogaty fenomen 
ludzkiej cielesności. Materializuje się on w idealnych proporcjach naszego ciała, 
jego wrażliwości, naturalnej seksualności, temperaturze, kolorystyce, delikatno-
ści itd. Innymi słowy, w jego naoczności i zmysłowo ujmowanym pięknie, które  

68  Por. R. Le Trocquer, Kim jestem, s. 40-41. Ciało ludzkie jest nie tylko koniecznym wa-
runkiem nawiązywania przez duszę (człowieka) kontaktu ze światem zewnętrznym, ale także jest 
warunkiem uświadomienia sobie siebie samego, jest warunkiem stwierdzenia „Ja” jako podmiotu, 
wyłaniającego i wypromieniowującego z siebie różnorodne akty. I. Dec, Transcendencja człowieka  
w przyrodzie, s. 251. 

69  Por. U. Wolska, Fenomen żywego ciała, s. 61. Z ożywionym ciałem człowieka w jedności 
duchowo-cielesnej związany jest naturalny dla niego fakt płciowości, który odpowiada za przekazy-
wanie życia na drodze rodzenia. Natura więc ożywionego ciała człowieka jest zawsze płciowa i tak jak 
każdego innego żywego organizmu jest zdolna do przekazywania życia. Tamże.

70  Zob. w związku z tym publikację D. Blum, Mózg i płeć. O biologicznych różnicach między 
kobietami i mężczyznami, tłum. E. Kołodziej-Józefowicz, Warszawa 2000.

71  H. Majkrzak, Antropologia integralna, s. 139; zob. w związku z tym także M.A. Krąpiec, Ja –  
człowiek, s. 168-169.

72  Zob. w związku z tym również: M.A. Krąpiec, Ja – człowiek, s. 169.



44 Ks. Piotr Mrzygłód

wywołuje zachwyt, zauroczenie oraz fizyczne pożądanie. Po prostu my, ludzie, nie 
tylko duchowo, ale również fizycznie podobamy się sobie!

W końcu jeśli przyjąć także istniejące w łonie religii chrześcijańskiej „per-
spektywy eschatologiczne” związane z ludzkim ciałem, to – jak przekonuje  
m.in. Stefan Swieżawski – staje się ono w takim samym stopniu jak i dusza bez-
pośrednim adresatem Boskiego zbawienia i przebóstwienia (theósis), czyli dosko-
nałego wyjścia z tzw. porządku czasowo-przestrzennego i przejścia – transitus –  
w zupełnie „inny czas” i w „inną przestrzeń”73. Kiedy to Chrystus swą mocą i potę-
gą, którą może sobie podporządkować wszystko, co jest, „przekształci nasze ciało 
poniżone, na podobne do swego chwalebnego ciała” (Flp 3,21).

ZAKOŃCZENIE I WNIOSKI

Nie da się ukryć, że żyjemy w dobie nieustannego ścierania się różnych strategii 
myślowych ujawniających się tak na terenie nauki, jak i w przestrzeni kultury, po-
lityki, wychowania czy wyznawanych światopoglądów. Także na terenie dzisiejszej 
filozofii raz po raz pojawiają się kontrowersyjne trendy nasiąknięte, niestety, roz-
maitymi aberracjami, czerpiącymi swoje rzekome „uprawomocnienia” z nowożyt-
nych ideologii, które z kolei od lat dosłownie dekonstruują życie publiczne całych 
narodów i społeczeństw. Dlatego wciąż niezwykle aktualne wydaje się owo drama-
tyczne ostrzeżenie papieża Jana Pawła II przed tzw. błędem antropologicznym74, 
który destruktywnie oddziałuje na wszystkie dziedziny kultury. Nieprzypadkowo 
więc papież Polak apelował w 1998 r. w encyklice Fides et ratio o powrót do filo-
zofii o orientacji mądrościowej i zasięgu metafizycznym75, wskazując przy tym na 
Akwinatę jako mistrza sztuki myślenia uprawiającego „realistyczną filozofię bytu”,  

73  Por. S. Swieżawski, Święty Tomasz na nowo odczytany, s. 103-109; zob. także ostatnią część 
przywoływanej tutaj już książki autorstwa M.A. Krąpca Ja – człowiek. Zarys antropologii filozoficznej 
zatytułowaną: Człowiek w perspektywie śmierci, s. 427-456.

74  Papież Jan Paweł II – po raz pierwszy posłużył się pojęciem «błędu antropologicznego» 
(czyli błędnej wizji człowieka; wizji nie do końca spójnej i scalonej, opartej nie niedowiedzionych 
przesłankach) w wydanej w 1991 r. encyklice społecznej Centessimus annus. W ocenie papieża jest 
to błąd, który na podobieństwo komórek nowotworowych jest rozsiewany w kulturze, w moralności,  
w duchowości medialnej, w różnych sferach wychowania, a także w budowaniu motywacji zachowań 
ludzkich. Jego główną inspiracją jest humanizm horyzontalno-ateistyczny, a przedstawicielami tego 
kierunku są tacy myśliciele jak Karol Marks, Ludwig Feuerbach czy Jean-Paul Sartre. Według założeń 
tej niezwykle groźnej strategii antropologicznej najważniejszymi miernikami nowoczesnego czło-
wieczeństwa jest skrajnie rozumiana wolność, z której płynie „ubóstwienie” samego człowieka, czego 
prostą konsekwencją jest jawne odrzucenie Boga. Por. W. Pieja, Aktualność nauczania Jana Pawła II 
na temat błędu antropologicznego, „Polonia Sacra” 2020, nr 2, s. 135; zob. w związku z tym również  
I. Dec, Humanizmy i ich roszczenia w wyjaśnianiu człowieka [w:] Zadania współczesnej metafizyki,  
t. 5: Błąd antropologiczny, red. A. Maryniarczyk i K. Stępień, Lublin 2003, s. 56-57.

75  Zob. Jan Paweł II, Encyklika: «Fides et ratio», s. 126, p. 83.



45Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

nie zaś „filozofię prostego zjawiska”76. Okazuje się bowiem, że jedynie taka filozofia 
stwarza realną szansę na zbudowanie w jej ramach rzetelnej i kompletnej antropo-
logii, tj. takiej, która zmierzałaby do adekwatnego ujęcia i opisania psychofizycz-
nego fenomenu człowieka.

W tym zaś wymiarze nie co innego, ale właśnie duchowość i cielesność osoby 
ludzkiej stają się bezwzględnym i koniecznym sposobem wyświetlenia najgłębszej 
tajemnicy człowieczeństwa oraz przybliżenia się do zrozumienia jego istoty. Bez 
racjonalnego rozwiązania „problemu antropologicznego” nie dowiemy się nigdy, 
kim i jaki naprawdę jest człowiek? Nie dowiemy się także, co jest przyczyną jego 
wielkości oraz jaka jest jego natura. Dlatego nie może dziwić, że zagadnienie to 
wciąż pozostaje przedmiotem licznych badań na polu antropologii filozoficznej, 
ale też i rozmaitych dyskusji toczących się wewnątrz współczesnej myśli chrześ-
cijańskiej. Potwierdza to konstatacja wybitnego współczesnego tomisty – René  
Le Trocquera – w której stwierdza on, iż filozofowie doskonale zdają sobie sprawę, 
że od właściwego zrozumienia człowieka jako nierozdzielnej psychofizycznej jed-
ności „zależy w dużej mierze cały styl naszego życia”, nasze „odniesienie i stosunek 
do śmierci, a nawet ogólna koncepcja stosunków społecznych”77. Zależy też przyjęty  
i realizowany model wychowania i kształtowania młodego pokolenia oraz kon-
kretny etos, jaki mu towarzyszy.

Zdajemy sobie sprawę, że zaprezentowana wyżej interpretacja metafizycz-
na, tłumacząca zarówno duchowość, jak i cielesność człowieka – owszem – może 
okazać się dla niektórych – zwłaszcza młodych i jeszcze niewyrafinowanych filo-
zoficznie ludzi – nieco zawiła, a nawet trudna. Warto jednak zwrócić uwagę na 
jej doniosłość. Posiada ona bowiem swój walor prawdziwościowy – więc prędzej 
czy później obroni się sama. Jak bowiem często powtarzał Étienne Gilson: kla-
syczna „metafizyka [w tym wypadku „obiektywna prawda”] zawsze grzebie swoich 
grabarzy”78. Pominięcie zaś lub wprost odrzucenie tej interpretacji tylko pozor-
nie „upraszcza” sprawę, ponieważ spycha byt ludzki w odmęt absurdu, a ten – jak 
wszyscy wiemy – niczego nie tłumaczy. Stąd potrzeba nam koniecznie filozoficz-
nej „odwagi myślenia”, tzn. nieulegania narzucanym przez ideologie karykaturom  
i schematom wynikającym z rozmaitych współczesnych – odrażających czasem – 
„poprawności”. Wszystko po to, by na nowo wrócić do otwartego mówienia o du-
chowości i cielesności człowieka; mówić o tym zwłaszcza młodemu człowiekowi 
żyjącemu w często jakże pogubionym i jakże bardzo zmaterializowanym świecie.

Wracając do postawionego u początków niniejszego studium pytania: Czy 
dzisiejszy (młody) człowiek, czy tzw. Zetka – oprócz ciała ma jeszcze duszę? Czy  

76  Tamże, s. 70, p. 44.
77  R. Le Trocquer, Kim jestem, s. 26.
78  Zob. É. Gilson, Jedność doświadczenia filozoficznego, tłum. Z. Wrzeszcz, Warszawa 2001,  

s. 210-211.



46 Ks. Piotr Mrzygłód

jej potrzebuje i czy w ogóle stawia sobie takie pytanie? Hmm… Odnosząc się do tej 
kwestii, należałoby tutaj odpowiedzieć chyba pytaniem na pytanie: A mianowicie, 
czy tzw. Boomersi 79 i czy Millenalsi 80 – czyli my, ze wszech miar dojrzali i dorośli –  
oprócz ciała – „mamy” jeszcze duszę? Czy jest nam ona dzisiaj do czegoś w ogóle 
potrzebna? I czy w ogóle – poza kontekstem światopoglądowym i religijnym rzecz 
jasna – stawiamy sobie jeszcze takie pytanie? 

Wszak nie od dziś wiadomo, że „Takie będą Rzeczypospolite, jakie ich mło-
dzieży chowanie”81. A zatem dokładnie taki będzie „problem duchowości” bytu 
ludzkiego, jakie sensowne jego wyjaśnianie i odważne mówienie o nim. Przyj-
mując więc argumentację za psychofizyczną jednością człowieka, nie chodzi nam  
li tylko o zaprzeczenie niebezpiecznym – ściśle materialistycznym – nurtom filo-
zoficznym i światopoglądowym wykluczającym ową duchowość, czy o zaprzecze-
nie samej materializacji człowieka i świata. Daleko bardziej chodzi nam bowiem 
o wykazanie i uniesprzecznienie duchowo-cielesnej jedności człowieka również 
w jej wymiarze transcendentnym, w którym dane jest mu po prostu żyć82. Jest to 
wymiar, w którym łączą się wszyscy ludzie; bardzo dojrzali i bardzo młodzi, ludzie 
różnych kultur, tradycji, religii, wyznań oraz systemów myślowych. Wszak kultu-
ra, którą ów człowiek tworzy, jest niczym innym jak przecież troskliwą i wytrwałą 
„uprawą jego ducha”!

79  Boomersi lub Boomerzy – to pokolenie „X” – tzw. Baby Boomers („BB”); innymi słowy po-
kolenie powojennego wyżu demograficznego. Są to więc ludzie urodzeni w latach 1946-1964. Zob.  
w związku z tym B. Przybylski, Pokolenie X, Y oraz Z. Próba uporządkowania ram czasowych i etykiet 
pokoleniowych, „Pedagogika Społeczna” 3:2023, nr 89, s. 34-35.

80  Milenialsi (tzw. pokolenie „Y”) to poprzednicy obecnej generacji „Z”; ludzie urodze-
ni między rokiem 1980 a 1996. Ich dzieciństwo i dorastanie przypadło w Polsce na okres wielkiej 
transformacji ustrojowej, gospodarczej i społecznej, a start w dorosłe życie zdefiniowały pierwsze 
oznaki kapitalizmu oraz pojawienie i upowszechnienie się telefonii komórkowej, a także Internetu.  
Zob. B. Przybylski, Pokolenie X, Y oraz Z, s. 35-38. Autor artykułu – Błażej Przybylski – powołując się 
na badania międzynarodowe, podpowiada jednak, aby do dat związanych z etykietami pokoleniowy-
mi podchodzić z pewną ostrożnością i traktować je bardziej jako ogólny przewodnik, ponieważ nie 
ma bezwzględnej zasady, która określałaby absolutną i nieprzekraczalną granicę między kohortami 
pokoleniowymi. Inaczej mówiąc, sam fakt, że ktoś urodził się w danym roku, jeszcze nie przesądza 
o jego pokoleniowej przynależności. Istotne będą tutaj również czynniki społeczne, m.in. silna tra-
dycja rodowa i relacje międzypokoleniowe oraz rodzinne. Zawsze bowiem znajdą się tacy, którzy 
mimo narzuconego kalendarzowo poczucia przynależności pokoleniowej nie będą czuć się związani 
świadomościowo, kulturowo, światopoglądowo ze swoimi rówieśnikami, wyróżnianymi i charakte-
ryzowanymi w tak kategoryczny sposób. Por. tamże, s. 42.

81  Te historyczne słowa wypowiedziane zostały przez kanclerza oraz wielkiego hetmana ko-
ronnego Rzeczypospolitej Obojga Narodów – Jana Zamoyskiego. Zostały też zapisane w akcie fun-
dacyjnym Akademii Zamojskiej z 1600 r.

82  Por. U. Wolska, Pragnienie duchowości, s. 45.



47Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

BIBLIOGRAFIA

Andrzejuk A., Przedmowa – „Anima et corpus” [w:] M. Krasnodębski, Dusza i ciało, War-
szawa 2004, s. 9-14.

Andrzejuk A., Człowiek i decyzja, Warszawa 2007.
Andrzejuk A., Antropologiczne podstawy etyki, „Rocznik Tomistyczny” 8:2019, s. 157-172.
Arystoteles, O duszy, tłum. P. Siwek, Warszawa 1988.
Arystoteles, Polityka, tłum. L. Piotrowski, Warszawa 2004.
Bartnik S., Personalizm, Lublin 2000. 
Bloom A., Umysł zamknięty, tłum. T. Bieroń, Poznań 1997.
Blum D., Mózg i płeć. O biologicznych różnicach między kobietami i mężczyznami, tłum.  

E. Kołodziej-Józefowicz, Warszawa 2000.
Bujak J., Wprowadzenie do antropologii filozoficznej i teologicznej, Szczecin 2022.
Boeciusz, Liber de persona et duabus naturis et una persona Christi [w:] Patrologia Latina, 

t. LXIV, wyd. J.P. Migne, Paris 1860.
Carrel A., Przedmowa [w:] Tenże, Człowiek istotą nieznaną, tłum. R. Świętochowski, Kra-

ków 1938, s. XI-XVI.
Copleston F., Historia filozofii, t. 1, tłum. H. Bednarek, Warszawa 2004.
Dec I., Transcendencja człowieka w przyrodzie, Wrocław 1994.
Dec I., Humanizmy i ich roszczenia w wyjaśnianiu człowieka [w:] Zadania współczesnej 

metafizyki, t. 5: Błąd antropologiczny, red. A. Maryniarczyk i K. Stępień, Lublin 2003, 
s. 49-72.

Diogenes Laertios, Żywoty i poglądy słynnych filozofów, tłum. I. Krońska, Warszawa 2004.
Drążek E., Racja wielości władz duszy według św. Tomasza z Akwinu, Świdnica 2007.
Eliade M., Historia wierzeń i idei religijnych, t. 1-3, tłum. S. Tokarski, A. Kuryś, Warszawa 

2007-2008.
Gilson É., Duch filozofii średniowiecznej, tłum. J. Rybałt, Warszawa 1958.
Gilson É., Jedność doświadczenia filozoficznego, tłum. Z. Wrzeszcz, Warszawa 2001.
Grom B., Psychologia religii. Ujęcie systematyczne, tłum. H. Machoń, Kraków 2009.
Jan Paweł II, Encyklika: «Fides et ratio», Tarnów 1998.
Jaspers K., Szyfry transcendencji, tłum. Cz. Piecuch, Toruń 1995.
Kiwka M., Rozumieć filozofię, Wrocław 2007.
Kłoczowski J.A., Czym jest duchowość? [w:] Fenomen duchowości, red. A. Grzegorczyk,  

J. Sójka, R. Koschany, Poznań 2006, s. 13-20.
Kowalczyk S., Zarys filozofii człowieka, Sandomierz 1990.
Kowalczyk S., Ciało człowieka w refleksji filozoficznej, Lublin 2009. 
Krasnodębski M., Dusza i ciało, Warszawa 2004.
Krąpiec M.A., Dusza ludzka [w:] Encyklopedia katolicka, t. 4, red. R. Łukaszyk [i in.], Lub-

lin 1983, k. 378-385.
Krąpiec M.A., Ja – człowiek. Zarys antropologii filozoficznej, Lublin 1991.
Krąpiec M.A., Psychologia racjonalna, Lublin 1996.
Kuczyński T., Czy człowiek współczesny ma jeszcze duszę? Dyskusja z antropologią bez Boga, 

Radom 2005. 
Majkrzak H., Antropologia integralna w Sumie teologicznej św. Tomasza z Akwinu, Kraków 

2006.



48 Ks. Piotr Mrzygłód

Majkrzak H., Władze duszy w ujęciu św. Tomasza z Akwinu, „Rocznik Tomistyczny” 
11:2022, s. 65-88.

Marcel G., Być i mieć, tłum. P. Lubicz, Warszawa 1986.
Maryniarczyk A., Wymiana „duszy” na „jaźń”, „Nasz Dziennik” 29-30.09.2001.
Morciniec P., Bioetyka personalistyczna wobec zwłok ludzkich, Opole 2009.
Mrzygłód P., Osoba w horyzoncie choroby, cierpienia i śmierci, Wrocław 2017.
Osek E., „Poznaj samego siebie” w interpretacji Bazylego Wielkiego, „Vox Patrum” 52:2008, 

nr 28, s. 761-783.
Palahniuk Ch., «Fight Club». Podziemny krąg, tłum. L. Jęczmyk, Warszawa 2022. 
Pastuszka J., Dusza ludzka – jej istnienie i natura, Lublin 1957.
Pieja W., Aktualność nauczania Jana Pawła II na temat błędu antropologicznego, „Polonia 

Sacra” 2020, nr 2, s. 133-146.
Piluś H., Antropologia filozoficzna neotomizmu, Warszawa 2010.
Piszkalski H., Problem „sytuacji granicznych” w ujęciu Karla Jaspersa, „Analecta Cracovien-

sia” 10:1978, s. 99-116.
Przybylski B., Pokolenie X, Y oraz Z. Próba uporządkowania ram czasowych i etykiet poko-

leniowych, „Pedagogika Społeczna” 3:2023, nr 89, s. 27-44.
Reale G., Historia filozofii starożytnej, t. 1, tłum. I. Zieliński, Lublin 2000.
Swieżawski S., Centralne zagadnienie tomistycznej nauki o duszy (Commensuratio animae 

ad hoc corpus), „Przegląd Filozoficzny” 44:1948, nr 1-3, s. 131-191.
Swieżawski S., Święty Tomasz na nowo odczytany, Poznań 1995.
Swieżawski S., «Traktat o człowieku». Wstęp do Kwestii 76, Kęty 1998. 
Szewczyk W., Kim jest człowiek? Zarys antropologii filozoficznej, Tarnów 1993.
Ślipko T., Prawo naturalne jako podstawa szacunku człowieka dla życia i przyrody, „Ethos” 

7:1994, nr 1-2, s. 88-101.
Tomasz z Akwinu św., Quaestiones: «De Anima» (Kwestia o duszy), tłum. Z. Włodek  

i W. Zega, Kraków 1996.
Tomasz z Akwinu św., Quaestiones: «De Veritate». 
Tomasz z Akwinu św., Summa Theologica I-III, cura et studio P. Caramello, Torino 1962-

1963.
Trocquer R. Le, Kim jestem – ja człowiek, tłum. O. Scherer, Paris 1968. 
Wajs P., Rezygnacja z katechezy szkolnej jako przejaw laicyzacji społeczeństwa, „Społeczeń-

stwo” 2020, nr 4, s. 89-99. 
Wawrzyniak S., Kultura poznania siebie. Upadek czy rozwój?, Poznań 2016.
Wielgus S., Philosophia perennis [w:] Powszechna encyklopedia filozofii, t. 10, red. A. Mary-

niarczyk, Lublin 2009, s. 332-334.
Wojtyła K., Osoba i czyn oraz inne studia antropologiczne (Człowiek i moralność, cz. IV,  

red. T. Styczeń, W. Chudy, J. W. Gałkowski, A. Rodziński, A. Szostek), Lublin 1994.
Wittgenstein L., Dociekania filozoficzne, cz. 2, tłum. B. Wolniewicz, Warszawa 2000.
Wolska U., Pragnienie duchowości – czym jest życie duchowe człowieka?, „Paideia” 2023,  

nr 5, s. 43-65.
Wolska U., Fenomen żywego ciała w tożsamości duchowo-cielesnej, „Paideia” 2024, nr 6,  

s. 55-77.



49Czy (młody) człowiek dzisiaj – oprócz ciała – ma jeszcze duszę?

Streszczenie: Współczesny świat stawia przed młodymi ludźmi wiele wyzwań, rodząc również 
pytanie o miejsce oraz rolę niematerialnego pierwiastka w ich życiu. Niniejszy tekst jest próbą 
filozoficznej odpowiedzi na pytanie, czy w erze najnowszych technologii, materializmu i niemal-
że obsesyjnego „kultu ciała” oraz cielesności jest we współczesnym człowieku jeszcze przestrzeń 
na racjonalną refleksję nad ludzką duszą oraz samą duchowością. Autor już na samym początku 
zaznacza, że to właśnie filozofia stanowi uprzywilejowaną – jeśli nie najwłaściwszą – przestrzeń 
dyskursu nad zagadnieniem ludzkiej duchowości oraz doniosłością tego, co niematerialne w czło-
wieku, a co ma swoje źródło również w unikalnym doświadczeniu religijnym, zwłaszcza mistycz-
nym. Artykuł odwołuje się źródłowo do historycznych – filozoficznych – koncepcji duszy ludzkiej 
w kontekście jej ścisłych relacji oraz powiązań z ciałem, przywołując tutaj ustalenia klasycznej 
myśli greckiej (głównie Platon i Arystoteles), a także filozofię i teologię chrześcijańską (św. Tomasz 
z Akwinu oraz współcześni tomiści). Oś prowadzonych rozważań stanowi fundamentalna teza, 
że dusza, postrzegana jako niematerialny element bytu ludzkiego, a także źródło niematerialno-
ści właściwych człowiekowi działań, dopiero wraz z przypisanym jej materialnym, organicznym 
ciałem stanowi jedność psychofizyczną, a od strony metafizycznej – kompletną substancję. Autor 
tekstu, bazując na niesprzecznych ustaleniach realizmu filozoficznego, argumentuje za nieroze-
rwalnym połączeniem duszy i ciała, dokonującym się tak w przestrzeni metafizycznej, jak i feno-
menologicznej. Podkreśla również, że dusza jest aktem i jednocześnie formą organizującą materię 
organiczną do bycia konkretnym ciałem i wraz z owym ciałem – adresatem eschatologicznego 
przeznaczenia.

Słowa kluczowe: człowiek, młodzież, dusza, ciało, substancja, metafizyka człowieka, chrześci- 
jaństwo.


